Gebrauchsgegenständen und Wertzeugen

des Alltags fällt besonders die mitunter den Toten beigegebene zusammenlegbare Wage ins Auge (Abb. 269 b). Zwei Schalen hängen an Gliederketten, die ihrerseits an je einem Ende eines Wagebalkens befestigt sind. In der Mitte des Balkens befindet sich, nach oben stehend, das Zünglein der Wage. Sie diente dem Kausmann zum Abwiegen des sogenannten Hacksilbers, d. h. der in Stücke gehackten Silbermünzen, worunter sich besonders häusig arabische vor-

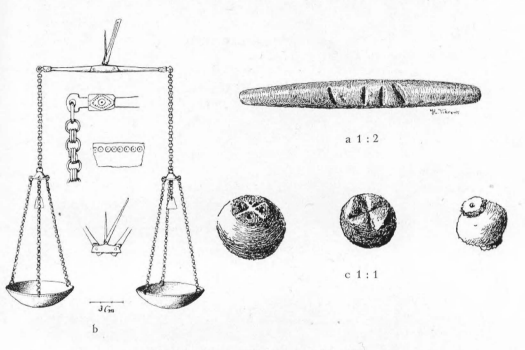


Abb. 269. **Wage, Silberbarren, Gewichte**a) Pöppeln, c) Poßritten, Kr. Labiau; b) Eisliethen, Kr. Fischhausen

7 finden. Doppelkonische Gewichte (Abb. 269 c) vervollständigten das Wieges material des Kausmanns. Silber kam außerdem auch in Barrensorm auf den Markt (Abb. 269 a). Kerben in den Stücken sollten beweisen, daß wirklich Bollsilber vorlag.

Die Feuerschlageisen dieser Periode zeigen die Formen der Abb. 270 a, c, e, f, wovon Abb. 270 c die ältere Art darstellt. Das kurze Messer steckte in einer Leders oder Holzscheide, die zwei bandsörmige Schlausen umschlossen. Es wurde von den memelländischen Frauen am Gürtel hängend getragen (Abb. 271 g).

Sehr interessante Alltagsgeräte veranschaulichen die Miniaturmodelle von Wertzeugen, die man bei der Brettchenweberei verwandte: Brett, Schwert, Nadel,

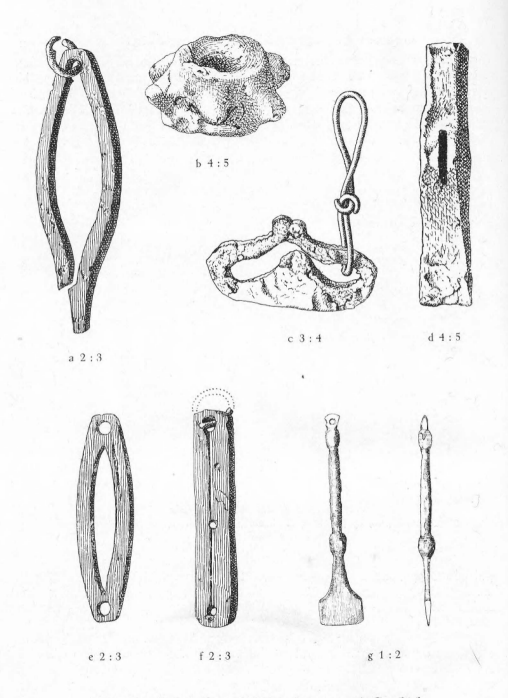


Abb. 270. **Wirtel, Feuerpinkeisen, Hammer und Spachtel** a), e), f) Siemonischken, Kr. Insterburg; b) Unter=Plehnen, Kr. Rastenburg; c) Oberhof, Memelgebiet; d) Pollwitten, g) Laptau, Kr. Fischhausen

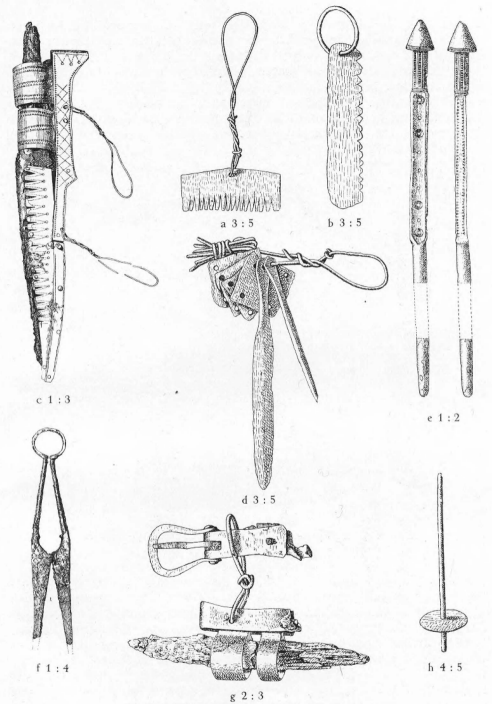


Abb. 271. Meffer, Webegerätschaften, Schere a), h) Leisten, b), g) Oberhof, c) Leisten-Jakob, d) Anduln, Memelgebiet; e) Umgegend von Tilsit, f) Schulstein, Kr. Königsberg

Kamm (Abb. 271 a, b, d, h). Es dürfte von Bedeutung sein, daß diese sich bisher nur in Gräbern des früheren Kreises Memel gefunden haben. Ein Webeinstrument scheint auch die lange, durchlochte Nadel der Abb. 271 e darzustellen.

Zu den Gebrauchsgegenständen gehören ferner zylindrische Vorhängesschlösser mit besonderem Verschlußteil, der sich selbsttätig schließt und durch einen eigens hierfür gesormten Schlüssel wieder gelöst werden kann (Abb. 272). Der frühen Ordenszeit sind die Schlüssel mit rechteckigem Barte zuzuweisen, die sich in Frauengräbern als Miniaturnachbildungen gesunden haben (Abb. 265 e, g).

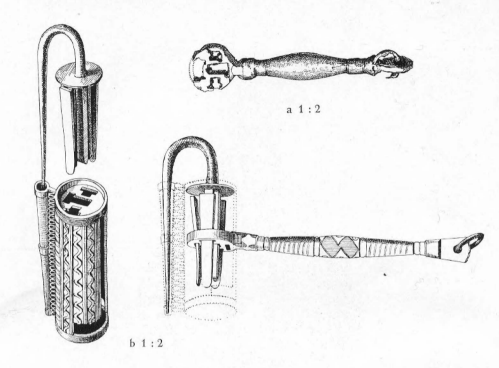


Abb. 272. Schloß

a) Schulstein, Kr. Königsberg; b) Löbertshof, Kr. Labiau (Rekonstruktion)

Als häufige Beigabe samländischer Gräber begegnen Stücke bronzener Schalen; selten sind sie vollkommen erhalten (Taf. XIV). Diese sogenannten "Hansassischen", die aber mit Unrecht ihren Namen führen, zeigen oft reiche Berzierung. Es sinden sich geometrische Pflanzen» und Tierornamente; auch bildiche Darstellungen und Inschriften sind eingerist. Das Mittelbild zeigt bisweilen die bemerkenswerte Figur einer mit Umhang, Müße und Flügeln versehenen Gestalt (Taf. XIV c). Die Schalen stellen selbstverständlich ausländische Importware dar und zeugen für die Handelsbeziehungen zu christlichen, westlich gelegenen Ländern. Sie mögen wohl oft schon in beschädigtem Justande auf den ostpreußischen Markt gekommen sein, wo sie von den Altpreußen als willkommenes Bronze-Altmaterial gegen einheimische Landesprodukte eingetauscht wurden.

Der damaligen friegerischen Zeit entsprechend — Wulfstan berichtete schon am Ende des 9. Jahrhunderts: "Es ist viel Krieg unter den Esten" —, treten die Waffengräber starf in den Vordergrund. Die gesamte ostpreußische Waffensindustrie der spätheidnischen Zeit weist durchaus nordische Züge auf. Dies zeigt sich vornehmlich an den Schwertern. Mit eins oder zweiteiligem Knauf und Parierstange versehen, sind sie teils eins, teils doppelschneidig gestaltet (Abb. 274). Die jüngeren Schwerter zeigen halbmondsörmigen oder runden Knauf (Abb. 274 a—d). Auf dem Knauf und der Parierstange sindet sich bisweilen Silbers, Rupfers und Goldtauschierung (Abb. 274 b). Ein Schwert, das Aweden,

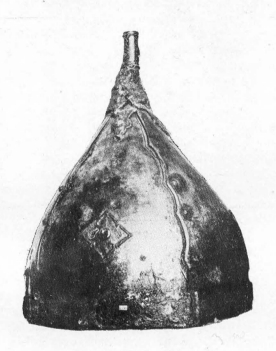


Abb. 273. **Vergoldeter Helm** Gr.= Friedrichsberg, Kr. Königsberg Höhe 29,3 cm

Ar. Pr. Holland, zum Fundort hat, zeigt auf dem Blatt in Runenschrift den Namen Ulfberht, der auch sonst auf dänischen und skandinavischen Schwertern dieser Periode vorkommt (Abb. 274 c). Zu den Schwertern gehörte eine hölzerne Scheide, die in Resten öfters sich noch erhalten hat, ferner ein hölzerner Griff und ein Ortband aus Bronze (Abb. 274 e—g).

Daß der damalige Altpreuße wirklich großen Wert nicht nur auf Waffen an sich legte, sondern gerade auch auf schön und kunstvoll verzierte, beweisen neben den tauschierten Schwertern die zahlreich ebenso ornamentierten Lanzenspiken (Abb. 275 a—b).

Außer den erwähnten Trutwaffen mussen auch Pfeil und Bogen im Gebrauch gewesen sein. Dies beweisen die häufig in Gräbern auftretenden eisernen Pfeilspitzen mit Schaftangel und das Bild eines Altpreußen an einem Kapitell der

Marienburg (Abb. 287).

Seltsam berührt es, daß man in Grabern, die fraglos den Altpreugen zugehören, bisher keine Reste von Schilden vorgefunden hat, z. B. Randbeschläge und Schildbudel. Nur in Wifingergräbern begegnen uns Schildbudel (Taf. XVII). Und boch muß auch der Altpreuße sein Schild gehabt haben, wie aus dem G. 325 erwähnten Bericht hervorgeht. Er bestand gewiß nur aus Solz oder Leder ohne jeden eisernen Beschlag. Aus Leder mögen auch die Selme gefertigt gewesen sein. Benn einmal wie bei Gr. Friedrichsberg, Rr. Königsberg, ein eiserner Selm autage getreten ift, so handelt es sich hier höchstwahrscheinlich um ein Beutestück oder eine Importware von auswärts. Der Friedrichsberger Belm, bisher ein Einzelstud aus oftpreußischem Boden, besteht aus vier dreiedigen Gisenplatten, die mit dunnem, vergoldetem Bronzeblech belegt find. Unten zieht fich ringsherum ein eisernes Band. Auf der vorderen Blatte reichte ehemals etwa bis gur halben Sohe ein jest nur noch in ichwachen Resten vorhandenes, ehemals mit eisernen Nieten besestigtes eisernes Besatstud hinauf, das, in der Sauptsache von pyramidenartiger Form, nach den noch erkennbaren Resten palmetten- und rankenähnliche Bergierungen besessen haben durfte. Beiderseits trägt der Selm vieredige, fleine Bronzeplatten mit leichten Gingiehungen in der Mitte der Ränder und einem furgen, stumpfen Knopf. Bur Befestigung des haarbusches fitt oben eine 3.8 cm lange bronzene Tulle, hineingestellt in einen eisernen Spikenbeschlag mit vier herabhängengen freugblumenartigen Anfagen. Die gange Sohe migt bis zur Spige 29,3 cm (Abb. 273).

Eine fast gleiche Art des Helms wie die des Friedrichsbergers hat sich auf polnischem Gebiet mehrsach nachweisen lassen. Es scheint also, als ob hier ein spezisisch altpolnischer Typus vorliegt. Auf dem Wege des Handels oder vielsleicht als Beutestück aus einem der altpreußisch-polnischen Kriege dieser Periode mag der Helm von Gr.-Friedrichsberg in die Hand eines preußischen Selen gelangt sein, der in der Gr.-Friedrichsberger Gegend möglicherweise als Gaufürst seinen Sit hatte. Zeitlich gehört der Helm frühestens dem 12. Jahrhundert an.

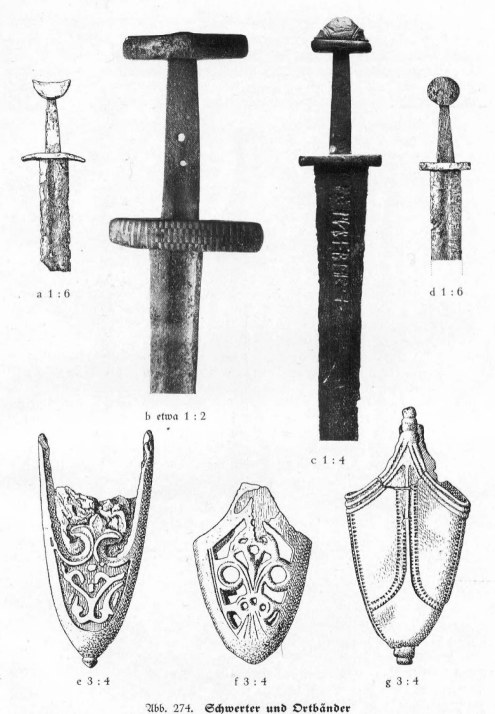
Für die spätheidnische Zeit sind ferner von Trutwaffen zwei Arten von eisernen Keulenköpfen sicher durch zeitlich bestimmbare Grabsunde bezeugt (Taf. XV a, d). Ob die auf derselben Taf. XV dargestellten Keulen der gleichen Stufe angehören, dafür fehlt allerdings bei dem Charafter der Stücke als

Einzelfunde die Gewißheit.

# Ausrüftungsstüde für Reiter und Pferd.

Wie die Waffen zeigen auch die Sporen nordisches Gepräge (Abb. 277). Die älteren Formen charakterisiert ein gerader Bügel mit ebenso gerichtetem oder hoch gestelltem Dorn. Die jüngere Art weist geschwungenen Bügel auf (Abb. 277 e, f). Daneben kommen im Memelland einige Sondertypen vor (Abb. 277 a, d).

Durch reiche Mannigfaltigkeit zeichnen sich die Steigbügel dieser Periode aus. (Abb. 278 u. Taf. XVI.) Bei der Menge von Pferdebegräbnissen, die die ganze spätheidnische Zeit hindurch üblich waren, kann diese nicht wundernehmen.



a), d) Schulstein, Kr. Königsberg; b) Luchaainen, Kr. Sensburg; c) Awecken, Kr. Pr.-Holland; e) Dollkeim, Kr. Fischhausen; f), g) Löbertshof, Kr. Labiau

Man begegnet Steigbügeln mit drahtförmigem und mit plattem Bügel. Der Tritteil ist entweder gebogen oder gerade gestaltet. Bisweilen zeigt sich an ihnen Silber- oder Goldtauschierung (Tas. XVI a) oder eingestanzte Ornamente und Durchbrechungsmuster zieren sie (Tas. XVI b, c). Sine der ältesten Formen stellt Abb. 278 b dar. Bis auf einen Steigbügelsund, der bei Kipitten, Kreis Friedland, gemacht worden ist und der spätmerowingischen Periode angehört, sind alle ans

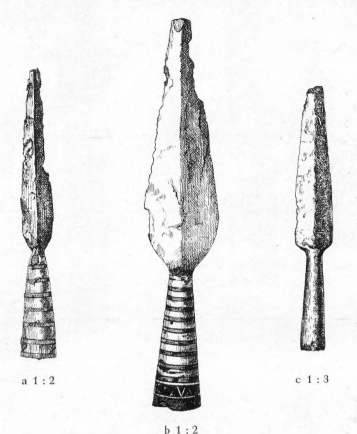


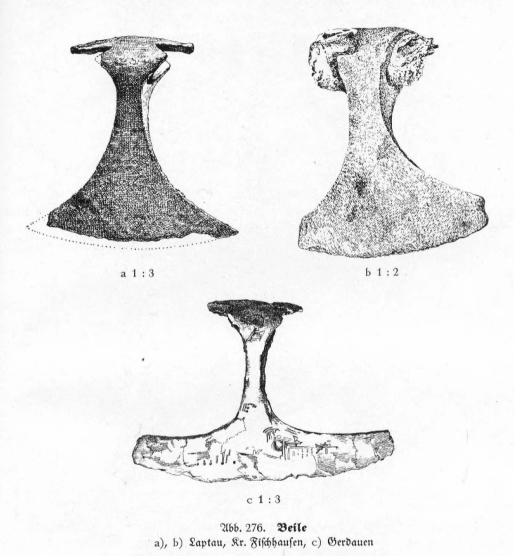
Abb. 275. Lanzenspiten a) Schulstein, Kr. Königsberg; b), c) Laptau, Kr. Fischhausen

deren Steigbügel als spätheidnisch anzusprechen. Auch dieses Ausrüstungsstück verrät durch seine Formen und Verzierungsweisen nordische Beeinflussung.

Von Trensen bringt die Abb. 279 einige Beispiele zur Anschauung. Rings (Abb. 279 a) und Knebeltrensen waren nebeneinander im Gebrauche. Der Trensenknebel der Abb. 279 b, der aus Knochen besteht, zeigt geschmackvolle Berzierung. Ohne alles hierher Gehörige auszählen zu können, möchte ich nur noch auf die beiden Schlausen (Abb. 280 b, d), die eiserne Glocke, die dem Pferde um den Hals gehängt wurde, und den Striegel (Abb. 280 a) hinweisen.

Eine besondere Gruppe von Denkmalen der spätheidnischen Zeit bilden Steinbilder.

Es sind dies in Stein roh ausgehauene, öfters in Lebensgröße gestaltete Menschenfiguren, die an verschiedenen Stellen der Provinz, besonders häufig aber



in dem Restteil der früheren Provinz Westpreußen zu belegen sind (Abb. 280 a). Die Figur hält bisweilen ein Horn in der Hand; auch Schwerter mit Parierstange haben plastische Nachbildung gefunden. Der Kopf trägt mitunter eine spike Mütze. Der im Kinn spit nach unten verlängerte Teil des Gesichtes dürfte wohl auf einen ebenso zugestutzten Bart hindeuten.

Von der Deutung der Figuren als Götzenbilder hat man heute wohl allsgemein Abstand genommen. Als Grenzsteine mögen sie hier und da Verwendung gesunden haben, aber wohl erst in jüngerer Zeit. Ihre ursprüngliche Bedeutung dürfte am wahrscheinlichsten in dem Gebrauche als Grabsteine gesucht werden; sie

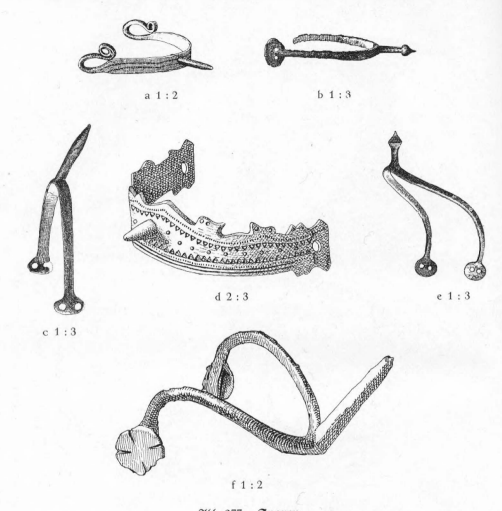
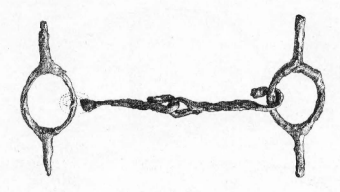


Abb. 277. Sporen
a), d) Oberhof, Memelgebiet; b), c), e) Schulstein, Kr. Königsberg; f) Grebieten, Kr. Fischhausen

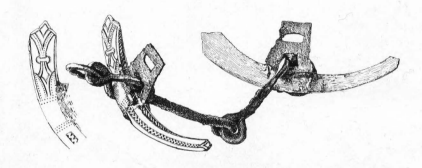
sollten die Lebenden an die Person des im Jenseits weiter fortlebenden Berstorbenen erinnern. Wenn auch keine individuellen Züge an den Bildern zu erstennen sind, so kann dies in der Sprödigkeit des Materials und in der Unsgeschicklichkeit des Bearbeiters seinen Grund haben. Die Deutung der Steinsfiguren auf Grabsteine findet auch darin eine Stütze, daß sich ein Nachleben dieses Gebrauches die in allerneuste Zeit nachweisen läßt.

345

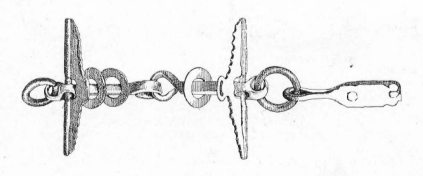
2166. 278.



a 1:3



Б1:3



c 1:3

Abb. 279. Erensen
a) Nastrehnen, Kr. Fischhausen; b) Löbertshof, Kr. Labiau; c) Schulstein, Kr. Königsberg

# Die Wifingergräber bei Wistiauten.

Den Wifingergräbern von Wiskiauten bei Cranz und ihrem Inhalt sei ein besonderer Abschnitt gewidmet. Die Grabsorm unterscheidet sich in einigen Punkten von der spezifisch preußischen. "Die Grabhügel der Kaup . . . sind durchschnittlich 60 cm hoch und haben in ihrer Grundfläche einen Durchmesser von 6 m . . . . Mit wenigen Ausnahmen sindet man in der Mitte unter dem

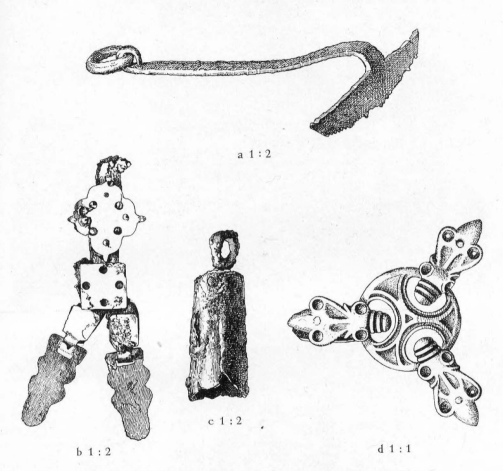


Abb. 280. Pferdeftriegel, Riemenschlaufen und Glode a), b) Schulstein, Rr. Königsberg; c) Nastrehnen, Rr. Fischhaufen; d) Oberhof, Memelgebiet

Hügel auf dem gewachsenen Boden eine Brandstätte, welche selten über 1 m im Durchmesser hat . . . Auf dieser Stelle sinden sich nun Kohlen, gebrannte Knochen und gewöhnlich am Rande zusammengehäuft Bronzeschmuck . . . Andere Gräber zeigen Schwerter und Lanzen nebst anderen Eisengeräten in der Mitte der Brandstätte, dagegen Urnen mit gebrannten Knochenresten und sonstigem Inhalt fanden sich immer nur etwas seitwärts von der Brandstätte. Darüber



Abb. 280 A. Steinbilder a) Mosgau, Kr. Rosenberg, b) Bartenstein, c) Jelitken, Kr. Dlezko; d) Huffehnen, Kr. Br.=Eplau

ist dann der Hügel geschüttet. In einigen Fällen finden sich in der Mitte auch kleinere Steinpackungen von einigen Kopfsteinen. Schließlich ist der Merkstein darauf gelegt" (Hended in Sitzungsberichte der Altertumsges. Prussia III S. 37).

Wie die Art der Wikingergräber so weist auch ihr Inhalt manche Versschiedenheit gegenüber dem altpreußischen Formenbestande auf. Zwar kannte der Wikinger wie der Pruße die offene Ringfibel (Abb. 283 a, f); die Dosens und Schildkrötensibel aber nannte nur der Normanne sein eigen (Abb. 282 a, c, d—f). Letztere Art, von der je eine auf jeder Schulter besestigt war, erscheint gewöhnlich in Verbindung mit Gliederketten (Abb. 283 c), welche die beiden Schultersibeln über die Brust hinweg miteinander verbindet. Als charakteristische Verzierungssweise tritt uns an den Schmucstücken die sehr kunstvolle nordischzgermanische Vandornamentik entgegen (Abb. 282, 283 b).



Abb. 281. Silberschmud mit arabischen Münzen (r. u. l. außen) von Wisklauten, Kr. Fischhausen

Die Waffen und sonstigen Ausrüstungsstücke des Reiters zeigen fast immer Tauschierung (Abb. 283 e; Taf. XVII).

Der bisher aus den Wikingergräbern der Kaup zutage geförderte Formenbestand weist diese Normannenkolonie in das 10.—11. Jahrhundert. Als Heimatsand der Wiskiautener nordischen Neusiedler kommt auf Grund sormeller Verzgleiche weniger Dänemark als Schweden in Betracht'). Besteht demnach vielleicht ein Zusammenhang zwischen der Wikingerkolonie von Wiskiauten und dem Kampse der neun Brüder Gampti aus Schweden, wie ihn Peter von Dusburg erzwähnt (Script. rer. Pruss. I S. 39)?

<sup>1)</sup> Nach den unveröffentlichten Forschungen von H. Kemte = Königsberg kommt am ehesten Upland als Ausgangsland der Wiskiautener Normannenkultur in Frage.

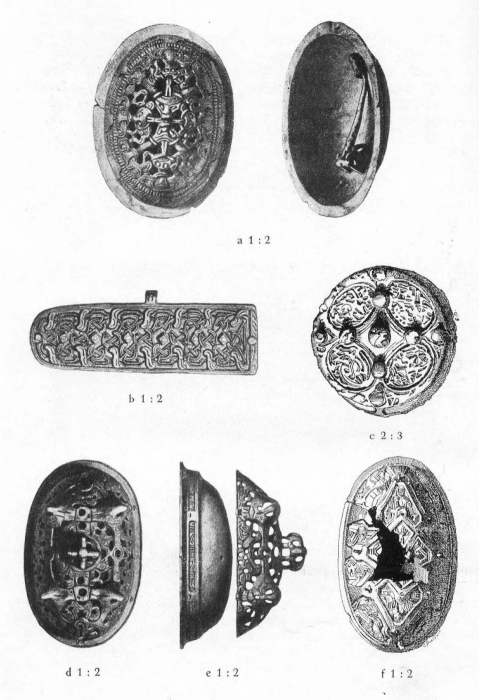


Abb. 282. Spangen und Fibeln (Schilderötenfibeln) aus Wiffingergrabern im Waldchen Raup bei Wisfiauten, Rr. Fischhausen

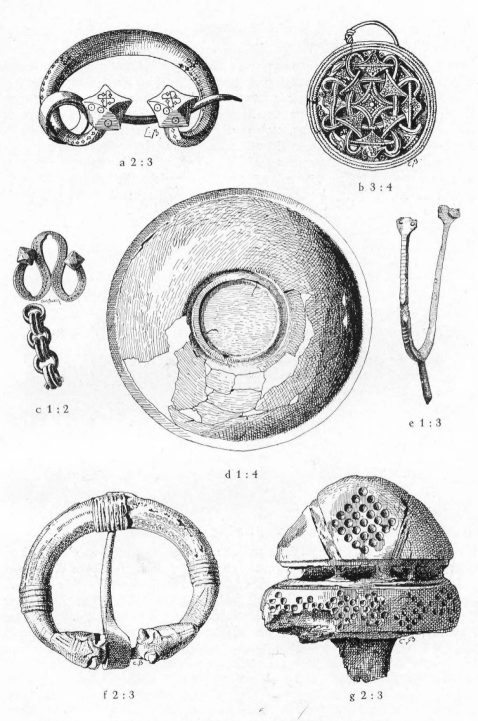


Abb. 283. Beigaben aus Wiffingergrabern von Wistfauten, Kr. Fischhaufen

#### Die Siedlungen

des vorliegenden Kulturabschnittes sind uns aus Grabungen noch zu wenig bekannt, um ein abschließendes Urteil zu gewinnen. Die bisher bekannt gewordenen Plätze dieser Art weisen auf recht ausgedehnte Dorfanlagen hin. Das frühere Ovalhaus scheint dem Rechteckaus völlig den Platz geräumt zu haben. Solche Viereck-Häuser liegen durch die Ausgrabungen von Meislatein, dem "Truso" der Wikingerzeit, von Alrnupönen, Kr. Pillkallen, und Linkuhnen, Kr. Niederung, vor. Während auf dem ersten Fundplatz aber Schwellenbau als technisches Bauprinzip vorlag, war auf den beiden letzteren Siedlungen der Psoskenbau zur Anwendung gekommen. In Linkuhnen konnte für die Wikingerperiode ein Vorhallenhaus festz gestellt werden. Oft stehen größere Wohnplätze in engster Verbindung mit



Abb. 284. "Schlogberg" bei Breugenburg, Rr. Lögen (fruher Jesziorten)

# Burganlagen.

Man kennt wohl jene Plätze und Berge, die im Bolksmund Burgwälle, Schloßberge, Schwedenschanzen, Hünen= und Pillberge heißen. Gegen 500 solcher Stätten lassen sich für Ostpreußen nachweisen. Wo noch Wälle und Gräben erkenn= bar sind, kann man sicher auf alte Wehranlagen schließen. Oft sehlen schon heute diese äußeren Merkzeichen, von der Acerfultur völlig weggewischt; nur noch der Name haftet am Orte, und Sagen, die sich daran knüpsen, wissen von versunkenen Schlössern, verzauberten Jungfrauen, die der Erlösung harren, von im Berge besindlichen Schätzen zu erzählen. Der Zustand dieser von einstiger kriegerischer Wehrhaftigkeit zeugenden Stätten ist heute der von Ruinen. Die Wälle, die sich dem Auge darbieten, waren ehemals trotzige Wehrmauern, doch nicht aus Steinsquadern oder Ziegelstein, dem Material der Ordenszeit, gesügt, sondern in einsfacher Ursprünglichkeit aus Blockwänden mit Erdfüllung dazwischen érrichtet, die zu den bekannten Erdwällen auseinandersielen, als ihre Zeit erfüllt war.

Für die Anlegung solcher Burgen wählte man Plätze, die von Natur schon sicheren Schutz gewährten. So wurden Geländenasen bevorzugt, die, an drei Seiten durch Steilabhänge begrenzt, nur an der vierten eine Angriffsmöglichkeit boten (Taf. XVIII a). Bisweilen ist die Anlage auch nur durch zwei oder gar nur durch einen Steilabhang, der an einen Wasserlauf oder See anstößt, natürlich

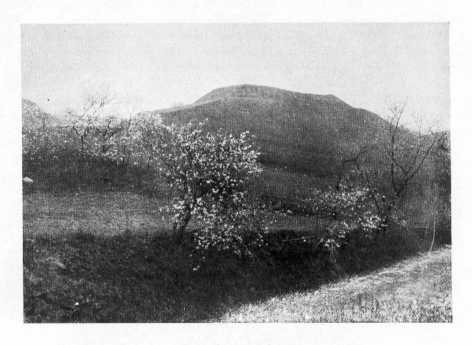


Abb. 285. "Schlofberg" bei Rogallen, Kr. Lud

geschützt (Taf. XVIII b). Diesem Typus der "Abschnittsbesestigung" steht die "Bergburg" gegenüber, die, auf einer Anhöhe angelegt, auf allen Seiten durch Abhänge gesichert war (Abb. 284/5). Rings um die Wehranlage sich ausbreitende nasse Wiesen, die zeitweise gänzlich unter Wasser standen, boten gleichfalls einen wirksamen natürlichen Schutz (Abb. 284). In der Fritzener Forst mußte eine dammartige Landbarre im sumpfigen Gelände ihren Rücken für Anlegung einer Wehranlage hergeben (Taf. XIX a).

Nicht alle Burgwälle und Schloßberge, welche heute noch als Ruinen die Merkmale einer primitiven Holz-Erdebesetzigung ausweisen, entstammen der Borsordenszeit. Denn auch die Ordensritter, als sie ostpreußischen Boden betraten, haben zunächst vielsach dieselbe einsache Bauart benutt, und nur an besonders wichtigen Plätzen wurden später solche Anlagen in Stein umgebaut. Als Preußensburgen wird man Wehrbauten einsacher Formung ansprechen dürsen. Wo sich tief eingeschnittene Hindernisgräben oder quadratische Gestalt vorsindet, handelt es

sich um ordenszeitliche Anlagen (Abb. 286). Nur ein verschwindend kleiner Teil dieser Erdschanzen gehört der Neuzeit an und verdankt den schwedischen Sinfällen und dem unglücklichen Kriege ihre Entstehung.

über den Zweck der altpreußischen Burgwälle gehen die Meinungen auseinander. Ihren Charakter als heilige Kultskätten hat besonders C. Beckherrn zu erweisen versucht. Er stütt sich hauptsächlich auf die Bezeichnung "Schwedensichanze", deren ersten Bestandteil er mit altpr. swints, polnisch swety = "heilig" zusammenbringt. Der Beweis ist jedoch nicht erbracht, da der Name "Schwedensichanze", wie die ebenfalls in Ostpreußen vorkommenden Bezeichnungen "Franzosen" und "Russenschanze", sehr gut auf historische Reminiszens zurückgeführt werden kann. Die Bedeutung vieler Burgwälle dürste in der Nachricht Wulfstans (Ende des 9. Jahrh.) ihre Klärung sinden: "Es befinden sich viele Burgen darin

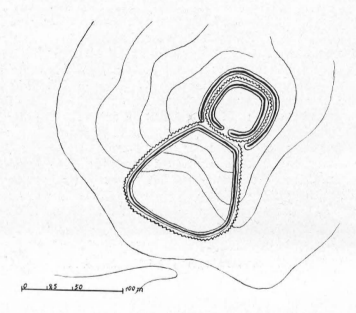


Abb. 286. "RI.= Saufen" bei Wilhelmehorft, Rr. Fischhaufen

(im Estenlande), und auf jeder von ihnen sitt ein König." Vornehmlich die kleineren Schloßberge werden als Dynastensitze anzusprechen sein, die größeren wohl eher als Fliehburgen, wie solche auch der Orden nach der überlieferung gegen die Litauer für die christlich gewordenen Altpreußen angelegt hat.

Uber Ostpreußen verstreut fommen hier und da noch heute die sogenannten "Längswälle", "Landwehren" vor. Es sind niedrige Wälle, die sich bisweilen noch filometerweit versolgen lassen. Ein solcher Querwall zieht heute noch vom Meer zum Haff quer über die Nehrung (Gardiene bei Tenkitten). Diese Landwehren, die nach der überlieserung besonders die Eingänge zu den einzelnen Landesteilen abriegelten, dienten wohl nicht als Berteidigungsstellung, sondern sollten die Gegner am Eindringen kurze Zeit hindern, die Wehrmacht des Landes sich gesammelt hatte. Sie bestanden in der Hauptsache wohl aus starkem Astverhau.

## Bevölferung mahrend der fpatheidnischen Beit.

Als der Deutsche Ritterorden 1230 die Eroberung Ostpreußens begann, fand er das Land in zehn mehr oder minder große Landschaftsbezirke geteilt vor: Pomesanien, Bogesanien, Ermland (Warmien), Natangen, Samland, Barten, Galindien, Sudauen, Nadrauen und Schalauen. Bon ihnen reichten Galindien und Sudauen nach den Grenzbestimmungen des Ordenschronisten Dusburg weit nach Osten ins heutige Polen hinein. Das Land der Galinder soll zur Ordenszeit sast entwölkert gewesen sein. Dazu stimmt die vorgeschichtliche Fundstatistik des masurisch=galindischen Gebietes, die für die spätheidnische Zeit nur dürstige-Zeugenisse ausweise. Und doch muß der Bolksstamm der Galinder zeitweise eine hochs

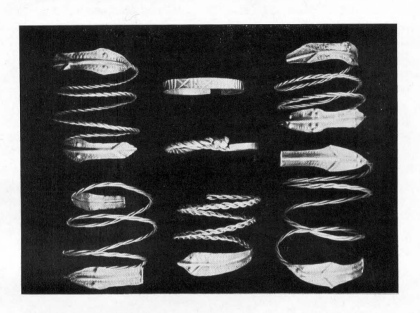


Abb. 286 A. **Berwahrfund** (Silber) von Marienhof, Kr. Sensburg (Gebiet der Galinder) – 12. Jahrh.

wichtige Rolle im alten Preußenlande gespielt haben, wie aus den Junden der vorangegangenen Stusen aus dortigem Gebiet' ersichtlich ist. Bekanntlich war die Kunde von ihm schon im 2. Jahrhundert n. Chr. bis zu den Geographen des Mittelmeerlandes gedrungen (vgl. S. 205). In das Jahr 1057 fällt nach russischer überlieserung der Krieg des Großfürsten Isjäslaw gegen die Galinder, die hier Goljader heißen. Diese Kriege mit den Nachbarn, woran neben den Polen auch das Brudervolk der Sudauer teilhatte, mögen schließlich zu einer starken Entblößung des Landes geführt haben. Der Rückgang der Besiedlung hatte wohl schon in spätheidnischer Zeit eine starke Ausbehnung des Waldbestandes im masurischzgalindischen Gebiet zur Folge, der sich schließlich zur sogenannten "Wildnis" auswuchs. Von Unterwerfungskämpsen des Ordens gegen die Galinder spricht keine Überlieserung.

Daß die Galinder einen Teilstamm des großen altpreußischen Bolkes darsstellten, beweisen besonders die in ihrem Gebiet vorkommenden Seenamen.

Ebenso von altpreußischem Geschlecht waren die nördlich angrenzenden Sudauer, die gleichfalls wie ihr südlicher Nachbarstamm schon im 2. Jahrhundert n. Chr. literarisch genannt werden (vgl. S. 205). Sie sind identisch mit den sonst erwähnten Jatwingen, einem wehrtüchtigen Bolksstamm. Im Jahre 1283 erlischt mit der Niederlage ihres Herzogs Skomand im Kampf gegen den Orden der Ruhm der heldenmütig ihre Freiheit verteidigenden Sudauer. Ein Teil von ihnen wurde durch den Orden im nordwestlichen Bezirk des Samlandes angesiedelt ("Sudauischer Winkel"). Daß auch die Sprache der Sudauer und daher auch diese selber preußisch waren, dafür liegt ein deutlicher Beweis in folgender überslieserung aus dem Jahre 1545 vor: "Die Sudawen aber wiewol jhre rede etwas nyderiger wissen sich doch inn diese preußnische Sprach: wie sie alhie im Catechismo gedruckt ist: auch wol zuschieden und vernemen alse wort."

Was die um die Memel in der Gegend von Tilsit-Ragnit seshaft gewesenen Schalauer betrifft, so erklärt man sie "vom liguistischen wie vom historischen Standpunkt aus tatsächlich für Preußen" (Trautmann: Die altpreußischen Perssonennamen Seite 203).

Bezüglich der übrigen vom Ordenschronisten erwähnten Stämme besteht fein Zweisel, daß sie als Stammverwandte des Preußenvolkes anzusprechen sind.

Die so geschilderten Bevölkerungsverhältnisse im vorordenszeitlichen Ostpreußen lassen für fremdstämmige Bölker keinen Raum übrig: Weder die
slawischen Masovier (Masuren) noch die dem baltischen Sprachstamm angehörigen Litauer haben vor Auftreten des Deutschen Ritterordens in Ostpreußen gesiedelt. Erst letzterer, und zwar verhältnismäßig spät, hat Angehörige dieser Bölker hauptsächlich zur Besiedlung der Wildnis ins Land hineingezogen.



Abb. 287. Bild eines alten Breugen Rapitell in der Marienburg

#### Der Rame ber Breugen.

Die ichon von Tacitus erwähnte Bezeichnung der alten Bewohner Oftpreußens als Aesten (val. S. 200 ff.) lebte bei den westlichen und nordischen Bölkern bis gegen 1000 fort. Daneben beginnt sich der Name der Semben (= Sam= länder) durchzusegen. Wulfstan am Ende des 9. Jahrh. nennt noch das Estenland; als neue Bezeichnung erscheint bei ihm Witland: "Die Weichsel", so berichtet er, "ist ein sehr großer Strom; sie hat Witland [im Often] und Wendenland [im Beften] jur Geite. Und das Witland gehört jum Eftenland . . . Die Beichsel . . . fließt in das Estenmeer" [Frische Saff]. Bum ersten Mal begegnet der Name Breugen als Brus beim fpanischen Juden Ibrahim ibn Jakub, ber anläglich einer Sandelsreise durch Deutschland zur Zeit Ottos d. Gr. um 965 bis in das damalig flawische Gebiet Medlenburg gelangte. Diese Brus sagen nach ihm nördlich des Polenreiches, das der König Misito beherrschte, öftlich stießen daran die Ruffen. Gegen Ende des 10. Jahrhunderts icheint der Name Breuken in Europa allgemeiner bekannt geworden zu fein. Der Märtnrertod Adalberts von Brag war wohl die Ursache hierfür. Der Name durfte zunächst in flawischen Ländern in Aufnahme gekommen sein. Für die Etymologie des Wortes Prußen — die übliche Schreibart Pruzzen (дз = 13) ist als falsch zu verwerfen — liegt noch feine eindeutige Erflärung durch die Sprachforschung por.

# Aussehen und Charafter ber Altpreugen.

Bon Interesse dürfte es sein, etwas über Aussehen und Gestalt der alten Prußen zu ersahren. Adam von Bremen, der im 11. Jahrh. n. Chr. seine hamburgische Kirchengeschichte versaßte, beschreibt darin die Prußen als Menschen mit blauen Augen, rotem, d. h. wohl blutreichem Gesicht und langen Haaren. Derartige somatische Kennzeichen, die hier den Altpreußen zugeschrieben werden, trasen im allgemeinen für die Völker des nördlichen Europas zu. So schreibt der römische Schriftsteller Vitruv: "Gegen Mitternacht (Norden) sind die Völker riesenhast am Leibe, weiß von Farbe, haben herabhängende rötliche Haare, blaue Augen und sind blutreich." Diese durch den "Übersluß der Feuchtigseiten und des Himmels Kälte" (Vitruv) bewirkten körperlichen Eigentümlichseiten der Prußen rücen letztere nahe an die germanischen Völker vorgeschichtlicher und auch geschichtslicher Zeit heran, denen Nachrichten alter Schriftsteller zusolge dasselbe somatische Außere eigen war. Schon Tacitus im 1. Jahre n. Chr. erwähnt, daß die Aestier, die Bewohner der östlichen Bernsteinküsse, also Ostpreußens, im Außeren den germanischen Sveben Deutschlands glichen.

Bitruv hebt als besonderes äußeres Kennzeichen der Nordländer auch die riesenhaften Körper hervor. Gegenüber dem durchweg kleineren Südländer mußte allerdings der hochgewachsene Sohn des Nordens imponierend recenhaft erscheinen. Daß in der Durchschnittsgröße, die das Mittelmaß übersteigt, der Altpreuße seinen nordischen Verwandten anzureihen ist, beweisen die Stelettfunde. Mitunter mögen auch unter den Prußen Menschen von überragender Körpergröße vorsgesommen sein, doch ohne die Regel zu bilden. So hatten die Ordensritter bei einem Ausfall aus der Burg Culmsee einen Prußen verwundet, der sich durch außerordentliche Körperlänge auszeichnete, so daß er "über alle andere hinaus bis an die Schultern hat gesehen werden können" (Peter von Dusburg). Ein

anderer goliathhafter altpreußischer Rece war Miligedo, der zusammen mit den Kreuzherren Bartenstein verteidigte und es dabei mit 10 bis 20 seiner Lands-leute aufnahm, bis dann seine Krast einer Übermacht von 50 Streitern erlag.

Was den Charafter der Prußen anlangt, so fehlt es unter den alten Chronisten nicht an solchen, die nur schlechtes von ihm berichten, so der polnische Kadlubed: das altpreußische Bolk der Polexianern überträfe an Grausamkeit die Blutbegierde der gefährlichsten wilden Bestien. Indessen erscheint das Charafters bild der Altpreußen im Urteil anderer Schriftsteller weniger dunkel und manche überlieferte Lichtseite berührt sympathisch.

"Es kann von ihnen (d. h. den Prußen) hinsichtlich ihrer Sitten viel Löbliches gesagt werden", schreibt Adam von Bremen. "Biele gute Eigenschaften"
bestätigt für die heidnischen Prußen auch Helmold, der sie als "sehr leutselig"
bezeichnet. Diese Zeugnisse bekräftigen die Urteile über die Bewohner des vorgeschichtlichen Ostpreußens aus viel früherer Zeit. Jordanes (6. Jahrh. n. Chr.)
z. B. nennt die Aestier ein sehr friedliebendes Volk.

Besonders rühmend hervorgehoben werden von den Altpreußen ihre Mildetätigkeit, ihr Mitleid gegen Rotleidende und ihre große Gastsreundschaft. Den zur See Bedrängten, auch wenn diese von Seeräubern angesallen wurden, leisteten die Sembi oder Prußi den möglichen Beistand. Für die Armen und Bedürstigen übernahmen die Mitglieder der Gemeinde die Versorgung und Unterhaltung. Niemand brauchte als Bettler die Mildtätigkeit seiner Mitmenschen anzuslehen; frei durste der Hilsbedürstige in jedes Haus einkehren; er sand stets einen gedeckten Tisch.

Die an nordländischen Bölkern allgemein gerühmte Tugend der Gaststreundschaft war auch den Prußen in weitestem Maße eigen. Jeder Fremdling wurde gastlich aufgenommen, vorausgesetzt allerdings, daß er den Namen des Hauswirtes zu nennen wußte, andernfalls wurde ihm Zutritt, Speise und Trank versagt. Dem aufgenommenen Gaste, der nach ihrer Meinung auf göttliche Schickung hin zu ihnen gekommen war, wurden sogar Frau und Tochter zur Verfügung gestellt.

Als eine selbstverständliche Pflicht galt es, den Gastfreund gegen Beleidigungen und Gewalt zu schüchen: er genoß in jeder Beziehung dieselben Rechte wie alle Hausangehörigen. Daß der Eintritt des Gastes ins Haus zunächst einmal gehörig "begossen" wurde, galt als eine pflichtschuldige Ehrung dem Neusangekommenen gegenüber. Alle Familienmitglieder nahmen am Begrüßungstrunke teil, der ganz kommentmäßig verlies. Darüber gibt der Ordenschronist Beter von Dusburg folgende Schilderung: "Sie meinen, sie hätten ihre Gäste nicht gehörig ausgenommen, wenn sie nicht dis zur Bewußtlosigkeit getrunken haben. Es ist bei ihnen Gewohnheit, daß sie sich bei ihren Trinkereien zu gleichen unmäßigen Trinkportionen verpflichten. Und so geschieht es, daß jeder einzelne Hausgenosse dem Gastfreunde ein gewisses Maß vorkommt unter der Bedingung, daß der Gast, nachdem sie er getrunken haben, mit demselben Quantum nachkommt. Und solches wird so oft wiederholt, bis der Gast samt den Hausgenossen, der Mann mit dem Weibe, der Sohn mit der Tochter sich betrunken haben." Soweit Beter von Dusburg.

Diese Trinksitte, die den christlichen Chronisten als ein abscheuliches Laster erschien, hatte für den Prußen einen tieseren Sinn; durch das gegenseitige Zutrinken, das unserem heutigen "Bruderschaftstrinken" an die Seite zu stellen ist, wurde der Fremdling in die Hausgenossenssenst mit all ihren Rechten aufsgenommen. So wird es verständlich, daß auch die Hausfrau, die Söhne und Töchter nicht fernbleiben durften.

Dieselbe Unmäßigkeit im Trinken, die die Prußen bei Bewirtung eines Gastes an den Tag legten, zeigte sich auch bei anderen Gelegenheiten, wenn die Angehörigen einer Gemeinde zur Begehung eines besonderen Ereignisse sich versammelten. Mochte die Ankunst eines neuen Erdenbürgers geseiert, die Hochzeit eines jungen Paares sestlich begangen werden oder der Tod eines Familienmitgliedes die Berwandten zum Totenmahl versammelt haben, stets trank der Pruße, wie überliesert wird, "bis zum Erbrechen". Neben den Familiensestlichkeiten im Hause boten die Zusammenkünste zur Beranstaltung agrarischer Feste im Frühjahr und Herbst Gelegenheit zu gemeinsamen Trinkereien, die bisweilen tagelang währten. Im Trinken standen die Frauen den Männern nicht nach. So wird erzählt, daß zehn sudauische Frauen eine ganze Tonne Bier aus einmal ausgetrunken hatten.

Als berauschende Getränke kamen in Betracht Met, aus Honig bereitet, Bier und für die Vornehmen gegorene Stutenmilch.

#### Soziale Berhältniffe.

Sierfür liegt in dem Bericht von Bulfftan über feine Reise nach dem Eftenlande ein wichtiges Zeugnis vor. Rach ihm war Altpreußen gesellschaftlich ständisch aealiedert. Als höchsten Stand erwähnt Bulfftan "Könige", die auf Burgen ihren Wohnsik hatten: "Es befinden sich viele Burgen darin (im Estenlande), und auf jeder von ihnen sitt ein Ronig". Außer in den Ronigsftand gliederte fich stufenmäßig das Bolf noch in drei weitere Stände: "Der Rönig und die reich ften Leute trinten Bferdemilch, und die Unvermögenden und die Etlaven trinken Met", sagt Wulfstan. Auch in der Ordenszeit spielen Die reges (= Könige) eine Rolle bei ben Chronisten. Es muß sich hier um Landes= herren, Gaufürsten, wenn auch nur eines bestimmten Gebietes handeln. Sie besagen gewiß feine dem germanischen Königtum entsprechende Stellung, sondern find wohl nur als Oberhäupter größerer Familien, als Geschlechtsälteste angusprechen. Sie muffen über nicht unbeträchtliche Gaubegirte, deren Grund und Boden ihr Eigentum war, geboten haben. Der Bischof Christian erhielt 3. B. von zwei getauften preußischen Edelingen, Survabuno und Warpoda, die terra Lubowia und terra Laufania zum Geschent. Unter ben Königen standen die hörigen Bauern und das Gefinde, der dritte und vierte Stand. Das Berhältnis der von Bulfftan erwähnten "Reichsten", wohl Großgrundbesiger, jum Ronig ist unklar. Wenn in den Ordensurkunden bisweilen noch capitanei (= Kapitäne) und duces (= Her= zöge) erwähnt werden, so handelt es sich hier wohl nur um eine militärische Bezeichnung.

Wie über die sozialen Verhältnisse der Altpreußen, so find wir auch über das Religionswesen

der jüngsten heidnischen Zeit Oftpreußens durch schriftliche Zeugnisse teils aus der

Ordenszeit, teils aus dem Zeitalter des Humanismus unterrichtet, und zwar in dieser Frage verhältnismäßig gut. Berschiedentlich wird von der

# Naturverehrung

der damaligen Bewohner Oftpreußens berichtet. Schon Adam von Bremen erzählt in seiner Samburgischen Kirchengeschichte (1075) von beiligen Sainen und Quellen, denen sich Christen nicht nahern durften. Abalbert von Brag hat befanntlich das Betreten eines solchen heiligen Waldes mit dem Tode buffen muffen. Diesen Naturdienst hat auch Peter von Dusburg im Auge, wenn er 1326 ichrieb. "Sie hatten auch heilige Saine, Felder und Gemässer, so daß fie barin Solg zu hauen, Ader zu bestellen und Fische zu fangen nicht magten". Derselbe Chronist berichtet weiter von jener Naturverehrung: "Und weil sie Gott nicht fannten, so fam es, daß sie irrtumlich alle Creatur als Gott verehrten, nämlich die Sonne, der Mond und die Sterne, Bogel und Bierfüßler bis auf die Kröte". Den Schriftstellern des humanismus, Sabinus, Meletius u. a. verdanken wir eine noch tiefer gehende Renntnis dieses fest in dem Bolfsleben der Altpreußen verwurzelten Naturdienstes. Es werden nun auch zumeist in litauischer Bildung die Namen dieser niederen dinglichen Gottheiten überliefert. Fremd war ihnen allen ein ausgesprochen persönliches Wesen. Ihre Bezeichnungen deuten darauf hin, daß es sich um beseelt gedachte Naturerscheinungen, Örtlichkeiten, Boraange des täglichen Lebens handelt. So genossen, wie icon erwähnt, Sonne, Mond und Sterne göttliche Berehrung ebenso wie die Morgenröte, der Abendstern, das Gewitter, die Erde, Flusse, Seen, das Serdfeuer, der Herdwinkel, ja selbst das Rutenbundel, mit dem der Altpreuße beim Schwigbad sich peitschte. Als weit verbreitete volkstümliche Erntegottheit spielte Rurcho eine große Rolle. Biele mit seinem Namen verbundenen Ortschaften Oftpreugens zeugen von seiner allgemeinen Beliebtheit: Rurden, Rurfosadel (= Rurchensit), Rurfenfeld usw.

Neben dieser großen Menge von Felds, Walds und Wiesengöttern, die in der altpreußischen Bolksseele sicher seit urdenklichen Zeiten verankert waren, so sest, daß sie das Christentum überdauerten und auch heute noch, nur in abgeschwächter Form, in Bolkssagen und Volksglaube fortleben, gab es in Alts

preußen auch personlich gedachte

## höhere Gottheiten.

Die Aberlieferung läßt eine Dreiheit solcher menschlich empsundener Götter erkennen: Perkunos, Potrimpos (oder Natrimpos) und Patollu. In dieser Trias haben wir gewissermaßen die Nationalgottheiten der alten Preußen zu sehen. Nach Simon Grunaus Erzählung wurden sie gemeinsam in einem Heiligstum Nickojot verehrt, wo ihre Bildnisse in einer Nische der dort befindlichen immergrünen heiligen Eiche Berehrung genossen. Nach Grunaus Schilderung war Perkunos der Gewittergott, Potrimpos der Gott der Fruchtbarkeit und des Lebens, Patollu der Gott des Todes. Entsprechend dem inneren Wesen dieser Götter war die äußere Darstellung, empfingen sie ihre besonderen Opfer. Es kann vielleicht mehr als eine bloße Außerlichkeit bedeuten, wenn wir durch Adam von Bremen im 11. Jahrhundert erfahren, daß es in Upsala einen Tempel mit der Göttertrias Thor (= Donnergott), Wodan (= Kriegsgott) und Fricco (= Gott des Überflusses) gab.

die den höheren Gottheiten dargebracht wurden, erfahren wir einiges durch Peter von Dusburg: "Nach einem Siege bringen sie ihren Göttern ein Opfer dar. Bon allem, was sie durch den Sieg erbeutet haben, verehren sie ein Drittel dem Criwe, der es verbrannte. Zett aber verbrennen die Litauer und die anderen Ungläubigen in jenen Gegenden dieses Opfer nach ihrem Ritus an irgend einem heiligen Orte. Die Pferde aber werden, bevor sie verbrannt werden, dermaßen abgejagt, daß sie kaum auf den Beinen stehen können." Derselbe Chronist erwähnt auch Menschenopfer. So erzählt er von Sirzhals, dem Burgmann von Magdeburg, daß er als Gesangener nach der Schlacht von Pokarben auf seinem Pferde sestgebunden, den Göttern zu Ehren verbrannt wurde. Das Los entschied über sein Schicksal. Wie die Livländische Reimchronik aus dem 13. Jahrhundert berichtet, schworen die Samländer, als sie gegen Memel zogen:

"Die Leute, die dort oben sind, Mann, Weih und Rind, Die wollen wir mit Losen, Die Kleinen und die Großen, Unseren Göttern senden. Das kann niemand wenden."

#### Rultorte.

Um zur Kenntnis der altpreußischen Kultorte zu gelangen, stehen uns zwei Mege zu Gebote: Das literarisch überlieferte Material und die Bodenaltertumer. Wenn wir die ersteren Belege überbliden, so fällt sofort ins Auge, daß fast immer eine Giche oder Tanne, also ein heiliger, dem jeweiligen Gotte geweihter Baum und ein großer Stein davor im Rulte eine Rolle gespielt haben. Ausführlich berichtet Pratorius Ende des 17. Jahrhunderts von einem offenen Beiligtum an der Zamaitschen Grenze: "Auf der Seite nach Zamaitschen mar eine Giche. dabei etwa fünf Schritt davon ein ziemlich großer Stein. Nicht weit von dem Stein ist eine hohe Stange jum wenigsten acht Rlafter hoch gesett, worauf ein Ziegenfell ausgedehnt, über bessen Saupt ein großer Pusch von allerhand Getreide auch Rraut gemacht gewesen." Senneberger ergahlt 1684 von großen Steinen, auf benen dem Kurcho, dem Begetationsgott, geopfert wurde. Und andere Stellen sagen ungefähr dasselbe aus. Es ist nun interessant zu bemerken, wie sich die literarischen Zeugnisse mit den Bodenaltertumern beden. Im Jahre 1924 ift im Rreise Johannisburg eine Stätte entdedt worden, die wir als Rultplat der alten Breugen ansprechen durfen. Der gange Plat, im Balbe gelegen, ift freisförmig, und mißt im Durchmesser 20 Meter. Auf seiner Beripherie standen einst - heute find fie umgefallen - fpig zulaufende etwa 1 Meter hohe Steine, zwischeneinander einen gemäßigten Zwischenraum lassend. Inmitten des Kreises befindet sich der Stumpf einer uralten Tanne, davor ein großer platter Stein. Nach Erzählung alter Leute hat im Rreise Beilsberg bei Workeim einst eine uralte Giche gestanden, vor der sich in der Erde ein gewaltig großer platter Stein befand. Brandasche auf dem Steine zeigte an, daß man auf ihm, wie auch literarisch von andern Stellen überliefert wird, Feuer unterhalten hat.

Es gab bei den Altpreußen Priester und Priesterinnen. Ob sie einen besonderen Stand gebildet haben, geht nicht klar aus den Quellen hervor. Doch scheint ein solcher bestanden zu haben. An oberster Spize herrschte in Religionsangelegenheiten der Criwe. Von ihm berichtet Peter von Dusburg folgendes: "Es gab mitten in diesem verdrehten Volke in Nadraunen einen Ort, Romove genannt . . dort wohnte ein Mann, genannt Criwe; den verehrten sie als Papst, weil, wie der Papst die ganze Kirche der Gläubigen regiert, so nach seinem Willen und Besehl nicht nur die genannten Völker [Preußen], sondern auch die Litauer und andere Völker Livlands regiert wurden. Er hatte ein solches Ansehen, daß nicht nur er selbst oder jemand seines Blutes, sondern auch irgend ein Bote, der mit seinem Stade oder irgend einem anderen Kennzeichen in das Gebiet der genannten Heiden kam, von den Königen, den Edlen und dem gemeinen Volke ehrerbietig ausgenommen wurde. Er unterhielt auch, angeblich nach alter Vorsschrift, ein ewiges Feuer."

#### Seelenglauben.

"Die Preußen glaubten an die Auferstehung des Fleisches, aber nicht so. wie fie hatten follen. Sie glaubten nämlich, wie einer in diesem Leben edel ober unedel, reich oder arm, mächtig oder unmächtig war, so werde er auch nach der Auferstehung im fünftigen Leben sein. Daber fam es auch, daß mit vornehmen Berftorbenen ihre Waffen, Pferde, Sklaven und Mägde, Rleider, Jagdhunde und Kalken, und andere Dinge, die zur Ritterschaft gehören, verbrannt wurden. den geringen Leuten wurde das verbrannt, was ju ihrer Arbeit gehörte. Sie glaubten, daß die verbrannten Dinge mit ihnen auferständen und ihnen wie vordem dienten. Mit jenen Toten fand folgender Teufelssput statt: Bermandten des Berftorbenen zu dem Crime-Papit famen und fragten, ob er an dem und dem Tage oder nachts jemanden an seinem Sause habe vorübergeben feben, so beschrieb der Crime ohne Bogern die Erscheinung des Berftorbenen in seinen Kleidern und Waffen, samt Pferden und Gefolge und behauptete zur Befräftigung seiner Aussage, daß es am Türsturz seines Sauses das und das Zeichen mit der Lange oder einem anderen Wertzeuge hinterlassen haben." (Beter von Dusburg.)

## Bodsheiligung.

Im Jahre 1525 hielt die Reformation ihren Einzug in Ostpreußen. Trot vorangegangener, fast 300jähriger Christianisierungsarbeit lebte damals in vielen Teilen der Provinz der alte heidnische Prußenglaube mit seinen heimlich gepslegten Kultgebräuchen fort. Noch war damals der Götterhimmel der Heiden von seinen Gottheiten nicht entvölkert; sie erschienen dem Landvolke als bessere und zuverlässigere Helfer in Not und Bedürfnis als der Christengott.

Als ein uralter Zug im Kulte der heidnischen Preußen ist die Bocksheiligung anzusprechen, deren Begehung — wie Schriftsteller des 15. bis 16. Jahrhunderts überliefern — als Mittelpunkt religiöser altpreußischer Feste damals noch fortsbestand.

Uber den Berlauf einer derartigen Opferfeier bei den samländischen Susdauern wird folgendes berichtet: Nach vollbrachter Ernte bringen sie ein feiers

liches Opfer als Danksagung dar. Bei dieser Feier opfern sie einen Boc. Wenn sich das Volk in einer Scheuer versammelt hat, wird der Bock herbeigeführt. Der Priester, der ihn schlachten soll, legt dem Opfertiere beide Hände auf und ruft dabei der Reihe nach alle Götter an. Darauf heben alle Anwesenden den Bock hoch in die Höhe, machen einen Rundgang und lassen dabei einen Hymnus erstönen. Der Gesang verklingt, und der Bock wird auf den Boden gestellt.

Der erste Teil der Feier ist beendet. Es folgt die Ansprache des Priesters an die Versammlung: Dies feierliche Opser, von den Vorsahren eingesetzt, sollten sie mit tiesster Andacht vollsühren, es auch fünftighin fromm darbringen und den Nachsahren übermitteln. Der Ansprache solgt die Opserung. Der Priester sticht das Opsertier ab und besprengt die Anwesenden mit dem in einer Schale ausgesangenen Blute. Das Fleisch kochen die Frauen in der Scheune. Weiber haben



unterdessen aus Weizenmehl "Fladen" bereitet, die nicht in den Bacosen gesteckt, sondern von den Männern so lange durch die Flammen eines Herdseuers geworsen werden, dis sie zum harten Gebäck geworden sind. Den Abschluß der Feier bildet das Opsermahl. Sie essen und trinken den ganzen Tag und die ganze Nacht hindurch, wie überliesert wird, "bis zum Erbrechen". Böllig trunken vom allzureichen Biergenuß, verlassen sie am frühen Morgen das Gehöft und begeben sich nach Hause, nachdem sie vorher alle Überreste der Mahlzeit sorglich aufgelesen und an einem bestimmten Orte in der Erde vergraben hatten, damit die heilige Speise nicht durch Vögel und Tiere entweiht werde.

Eine Art Sakramentseier stellte diese altpreußische Bocksheiligung dar. Die göttliche Kraft des geheiligten Opfertieres glaubte man im Genusse des Fleisches in sich aufzunehmen und so der Huld der Gottheiten teilhaftig werden zu können. Auch das genossene Brot besaß heiligende Kraft, nachdem es durch das alles Schädliche verzehrende Feuer gereinigt worden war.

Ferner war eine Art Lossprechung von den im Lause des Jahres begangenen Bergehen gegen die Götter und den dadurch verwirften Strasen, wie an anderer Stelle überliesert wird, mit der Bocksheiligung verbunden. Der Priester erteilte sedem Teilnehmer der Feier "eine gutte Husch", d. h. ein paar Ohrseigen und schlug damit alles Sündhaste aus dem Körper heraus. Eine Reinigungs= und Sühnezeremonie! Dem Priester sielen dann alle Anwesenden in die Haare, rausten und zerrten ihn hin und her, wobei er laut schrie. Und je lauter das Geschrei des Priesters, desto mehr Sünden, glaubten sie, hätten ihnen die Götter vergeben.

#### Sochzeit.

Wenn ein altpreußischer Sudauer eine Frau zu heiraten begehrte, mußte er sie vom Schwiegervater mit barer Münze — etwa 1 bis 10 Marf — oder mit Naturalien und Vieh sich erkausen. Außerdem waren Mantel und Häubchen notwendige Gaben an die Erwählte. Vor ihrem Auszug aus dem heimatlichen Haus nahm die Braut unter lautem, herzzerreißendem Wehklagen, worin Frauen und Jungfrauen des eigenen Kreises sie unterstützten, Abschied von Vater und Mutter, Haus und Herdseuer, Tier und Gerät.

Dann schickte der Bräutigam den Hochzeitswagen; er selbst blieb daheim. Auf der Grenze des für die Braut neuen Wirkungsbezirkes wurden ihr brennende Scheite vom Herdseuer ihrer fünstigen Häuslichkeit entgegengebracht. Dreimal umkreiste der Feuerträger den Wagen der Braut, ein magischer Akt, um böse Dämonen, deren Tummelplatz die Grenzen des Dorses darstellten, von der Braut sernzuhalten, damit sie ihr nicht Schaden irgendwelcher Art zufügten. Ein Trunk, beim kurzen Halt auf der Grenzscheide der Braut dargebracht, versinnbildlichte Aufnahme in die künstige Ep- und Trinkgemeinschaft.

Vor dem Gehöft des Bräutigams angelangt, ergab sich ein seltsames Spiel mit tieser Bedeutung. Der Wagenführer sprang eilends vom Pferde, um sich auf den Stuhl zu setzen, der bedeckt mit Kissen und Handtuch, vor der Haustür stand. Die in des Bräutgams Hause Versammelten suchten ihn daran zu hindern. Waren sie schneller zur Stelle als der Fuhrmann, dann mußte dieser Spießruten lausen, wurde zur Vordertür hinein= und zur Seitentür hinausgeschlagen. So trieb man das Böse vor dem Einzug der Braut aus dem Hause, damit diese vor Schaden bewahrt bliebe. Derselbe Zweck war erreicht, konnte der Fuhrmann sich auf den Stuhl setzen und das Handtuch ergreisen, das ihm dann gehörte, bevor die Hinzueilenden ihn erfaßten, ein Täuschungsmanöver, für die möglicherweise erzürnten Hausgötter bestimmt. Leicht konnten diese böse sein über die fremde Person, die, von außerhalb kommend, nunmehr in ihren Machtbezirk einrücken wollte. Daher mußte der Fuhrmann zuerst ins Gehöft hinein, den Stuhl besetzen und so die etwa böswilligen Geister von der Braut ablenken und auf seine Person hinziehen, sie also irreleiten.

Erst jetzt wurde die Braut aus dem Wagen gehoben und auf den Stuhl vor der Haustür gesetzt, den vorher der Fuhrmann inne gehabt hatte. Dieselbe Handlung ersolgte innerhalb des Hauses vor dem Herde, nachdem zuvor die Braut diesen dreimal umkreist hatte. Sitzgemeinschaft und Herdverhundenheit, wie sie die übrigen Hausgenossen besaßen, wurden dadurch von der jungen Frau erworben.

Alsdann spielten sich Handlungen ab, welche die neu in das Haus Aussendern genommene gewissermaßen den Hausgeistern vorstellen und sie in gute Beziehung zu ihnen setzen sollten, wodurch sie sich die Kultgemeinschaft ihrer neuen Wirkungsstätte erwarb. Damit die Braut der Geister nicht ansichtig wurde, verhüllte ein Tuch ihre Augen. Honig schmierte man ihr um den Mund. In dieser Versässung ward sie vor alle Türen des Hauses geführt. An diese klopste ihr Fuß mehrsach an; so rief sie die Geister, die zwischen den Türen und unter der Schwelle zu wohnen pflegten. Vor jeder Eingangspforte streute jemand aus einem Sack alle Sorten Getreide über die Braut, eine zauberische Handlung, wodurch man die Haussobolde veranlassen wollte, stets reichen Früchtesegen, vielleicht auch reichen Kindersegen über die neue Haussfrau "auszuschütten".

Rach all diesen Aufnahmeriten gab man sich dem Essen und Trinken, darauf dem Tangen hin bis spät in die Racht hinein. Der Abschluß der Feier brachte noch einige Zeremonien, die auf Schutz der Braut vor bosartigen Damonen abgielten. Das lange haar fiel unter ber Schere. Gin Krang, mit einem weißen Tuch benäht, schloß die junge Frau magisch gegen die Außenwelt hin vor allen ichädlichen Einwirfungen für die fommenden fritischen Augenblide ihres Lebens Rrang und Schleiertuch, die man Abklopte (Berhüllung) nannte, trug die Braut auch später noch bis zur Geburt eines Sohnes. Die Schukumhüllung wurde ihr mit den Worten angelegt: "Die Mägdlein, die du trägst, find von deinem Fleisch, trägst du aber ein Männlein, so ist deine Jungfrauschaft aus." Noch ein Umtang in der neuen Aufmachung, dann führte man die Braut zu Bett. Und seltsam genug, aber "nicht anders als mit Fäusten und Brügeln wohl abgebleut ward sie zu dem Bräutigam hineingeworfen" (Hartknoch, Altes und Neues Breufen 1684 G. 181), ein lettes Mittel, um wie beim Schmacoftern bas moglicherweise in der Braut noch vorhandene Boje und Schädliche, das einen guten Ablauf hemmen könnte, hinauszutreiben. Den gebratenen Brauthahn verzehrte alsdann die junge Frau gusammen mit dem Bräutigam, um zauberisch Frucht= barfeit und Rinderjegen zu ermirfen. Gebratene Bods- und Barennieren, ebenfalls beiden gereicht, bezwedten denselben Zauber, wie aus dem gleichen Grunde beim Mahle fein Fleisch fastrierter Tiere auf den Tisch fam.

Mit dem im Schlafgemach eingenommenen Fruchtbarkeitsessen war das Zauberspiel beschlossen, das die Braut bei der sudauischen Hochzeit zum Mittelspunkt hatte. Als erstarrte Form ohne Sinnverständnis bei den Beteiligten lebt heute noch bei ostpreußischen Hochzeiten manche Handlung früherer Tage fort.

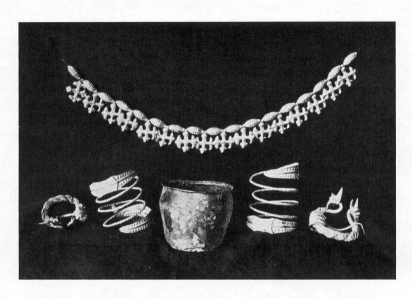
# Tod und Begrabnis.

Ein Gräberfeld aus dem 14. Jahrhundert ist auf der Pracher-Lieske (Bettler-Lager) unweit des Schlosses von Gerdauen im Jahre 1877 aufgedeckt und ordnungsmäßig unter sachkundiger Leitung gehoben worden. Was an Beschachtungen bei der Ausgrabung protofollarisch niedergelegt wurde, reicht in Berbindung mit der literarischen Überlieserung aus ungefähr jenen Tagen hin, um das Dunkel aufzuhellen, das über Tod und Grab der Altpreußen im 14. Jahrshundert sich breitet.

Heute Begräbnis! Noch schlummert die Sonne. Doch schon stehen auf des toten Edelings Hof versammelt Verwandte und Freunde. Sie wollen für den

Toten die letzte Feier begehen. Auf einem Stuhl vor der Tür des Hauses sitt dieser. Linnenes Hemd, Hosen und Überrock trägt er, wie er es tat, wenn "er vor seiner Gattin erschien". Ein lederner Gürtel mit eiserner Schnalle hält die Kleidungsstücke zusammen. Bor dem Toten auf der Erde liegt das Brett, worauf er zur letzten Ruhe gebettet werden soll.

Die Feier beginnt. Aus einer Tonne mit Gerstenbier füllt man die mitgebrachten Trinkgefäße, gesertigt aus den Hörnern des Urs. Man trinkt und trinkt, bis die Tonne zur Hälfte geleert. Eine Schale bringt man alsdann. Sbenfalls mit Bier gefüllt, macht sie die Runde. Jeder der Anwesenden tritt vor den Toten einzeln hin: "Ich trinke Dir zu, unser Freund, warum bist Du gestorben? Fehlt Dir jest Speise und Trank?"



Albb. 288. Silberne Schmuckbeigaben eines sudauischen Grabes von Stomentnen, Kr. Lpd - 12. Jahrh.

Die Tonne ist seer. Alles läßt sich im Kreise zur Erde nieder. Ein einzelner tritt in die Runde. Die Trauerklage beginnt mit dem stetigen Kehrwiederreim: "Warum bist Du gestorben?" Lange tönt die Totenklage durch die Morgenlust. Dann erheben sich alle. Dem Toten wird ein weißes Leinentuch um den Hals gebunden. Darauf ein spiraliger Halsringkragen ihm umgelegt. Was er sonst im Leben gebraucht, wird auf die Bahre gelegt: Streitbeil, zwei Lanzen, Dolchsmesser in sederner Scheide. Brot und einen Krug mit Met wagt man nicht beizugeben, wie man es früher tat; es schreckt sie das Verbot des Ordensgewalzigen auf der Burg. Aber zwei Ordensmünzen segt die Witwe dem Toten auf die Augen — als Wegzehrung. Dann läßt man auch ihn auf die Bahre nieder. Ein Wagen nimmt den Brettsarg auf und der Leichenzug setz sich in Bewegung, gesolgt von der Gattin und den Kindern des Verstorbenen und den Teilnehmern der Begräbnisseier, die zu Pferde gestiegen sind.

Alle Männer haben die Schwerter gezogen und schlagen damit blinde hiebe in die Luft. Laut durcheinander ertönen dabei ihre Ruse: "Flieht ihr Dämonen, fliehet davon!"

Jetzt lösen sich plötzlich die Reiter vom Zuge, sprengen in gestrecktem Galopp vorwärts. Ein Wettrennen beginnt. Weit draußen im Felde steht ein Pfahl, er trägt eine Ordensmünze. Der erste Reiter ergreift sie und bringt sie stolz als Sieger zurück. So war man einst geritten, um Hab und Gut des Verstorbenen sich zu errennen. Des Wettlaufs früherer, tieser Sinn! Heute ist dem besten Reiter der Ordens-Schilling und das Bewußtsein des Sieges Lohn und Ehre genug.

Der Begräbnisplat ist erreicht. In einer Grube wird der Tote beigesetzt, den Kopf im Westen, das Gesicht dem Osten, dem Aufgang der Sonne zugewandt. So verlangt es der Urväter Sitte.

Bevor die Erde die Grube füllt, besingt der Tulisso, der Totenpriester, des verstorbenen Edelings ruhmreiches Leben. Ekstatisch steigert er zum Schluß den Gesang zur hellseherischen Ansage: Er sehe den Verstorbenen in den Lüsten, dieser sei nicht tot, er lebe. Hoch zu Roß, mit funkelnden Waffen geschmückt, den Jagdfalken auf der Hand, begleitet von einem zahlreichen Gesinde, gehe er in ein anderes Leben ein. Dann schließt der Gesang und mit ihm sich das Grab.

Zwei Tage vergehen. Allabendlich, allmorgendlich liegt die Gattin des Verstorbenen über dem Grabe, klagt und weint. Am dritten Morgen stehen Verwandte und Freunde wieder vor der Tür des Trauerhauses. Feierlich wird die Seele des Verstorbenen eingeladen, zu erscheinen und an dem im Hause bereiteten Mahle teilzunehmen. Stumm durchschreitet man die Tür, setz sich am Tische nieder. Das Totenmahl, die Seelenspeisung nimmt ihren Ansang. Lautslose Stille herrscht im Kreise der Teilnehmer. Zwei Frauen bedienen. Messer dürsen nicht benutzt werden, da solche die Totenseelen vertreiben. Von jedem Speisengang wirft jeder einzelne Gast einen Teil zur Erde — für die Seele. Mit den Getränken geschieht desgleichen zu demselben Zweck.

Das Gastmahl wird stillschweigend zu Ende geführt. Dann reinigt ein Greis mit einem Besen die Stätte und kehrt so auch die Seele des geladenen Toten hinaus:

"Gegessen hast Du, Du hast getrunken, geliebte Seele; Gehe hinaus, zur Türe gehe hinaus!"

Der Bann des Schweigens ist gelöst. Gespräche, die solange ruhten, nehmen munter ihren Ansang. Met und Gerstenbier füllen die Hörner. Ein Wetteiser im Trinken hebt an. Die Frauen kommen den Männern vor, diese wechseln dann mit jenen ab. Küsse werden getauscht, und in Ausgelassenheit und Frohsinn gesnießt man die Gastfreundschaft der Witwe, bis der letzte Tropsen vertrunken.

Am 6., 9. und 40. Tage wiederholt sich das Mahl und das Trinken. 30 Tage lang sieht die Sonne bei ihrem Auf= und Niedergang die Witwe auf dem Grabe des Toten liegen, jammernd und klagend.

So verlangte es die überkommene Sitte, das ungeschriebene Gesetz, das sest eingewurzelt nicht Ordensschwert, nicht Christentum aus dem Herzen der Altspreußen herausreißen konnte.